
Modélisation des savoirs musicaux
relevant de l'oralité

Marc Chemillier (EHESS, CAMS)
28 janvier 2026

Critique de l'IA (2), biais et fragmentation-
nisme d'inspiration décoloniale 

Critique décoloniale d'une modélisation africaine

Le fragmentationnisme du dialogue impossible

Intelligence arti ficielle et race ?



Critique décoloniale d'une modélisation africaine

• Extrait de harpe nzakara

Analyse de l'extrait : https://digitaljazz.fr/clesdecoute/nzakara 

https://digitaljazz.fr/clesdecoute/nzakara






• Les formules répétitives de harpe sont partagées par les poètes-harpistes, 
mais chacun les joue à sa façon (micro-variations)

• La façon d'accorder la harpe varie, donc les hauteurs transcrites ne sont 
pas les mêmes

• Il n'y a pas de début de formule de harpe clairement marqué, les 
formules sont transcrites avec un début arbitraire
→ l'identification des formules se fait « à une permutation circulaire près »

→ notation en tablature qui permet de rationaliser les données et de faire 
apparaître la structure de canon : introduction de biais ? → pas de biais  
dans l'objet lui-même, mais dans son interprétation



Interpétation cosmologique 

Importance de la plante-des-jumeaux chez les Nzakara : 
https://ehess.modelisationsavoirs.fr/ethnomus/nzakara/jumeaux.html  
E. de Dampierre, Penser au singulier, Société d'ethnologie, 1984.

https://ehess.modelisationsavoirs.fr/ethnomus/nzakara/jumeaux.html


(p. 13) Les jumeaux, êtres identiques, sont la marque d’un désordre du cosmos. Après son 
accouchement une mère de jumeaux se procure un plant de bịsịbị́lị̀ (Trachyphrynium braunianum, 
Marant.). On observera que cette plante porte ses feuilles de façon très caractéristique : (a) ses 
rameaux sont strictement et symétriquement alternes et (b) forment en section un angle de 90° 
au lieu d’être disposés en plan — bref la représentation la moins « pennée », la moins gémellaire 
qui soit. La mère de jumeaux arrache une feuille qu’elle dispose à gauche, puis une feuille qu’elle 
dispose à droite du plant qu’elle repique alors verticalement, derrière et non loin de sa case. 

(p. 20) Aucun terme pour exprimer l’égalité de deux valeurs, de deux longueurs par exemple, ou 
des deux côtés d’un triangle isocèle, où seront toujours rechechés dans une première démarche le « 
grand côté » et le « petit côté » (é’élè se et gụ́tụkpạ se). Tous ceux qui ont tenté d’enseigner les 
mathématiques au lycée de Bangassou se sont heurtés à cette difficulté. [...]

Soit deux longueurs égales, AB et A’B’. La seule façon acceptée de dire que ces deux longueurs 
sont égales est de recourir à la notion d’accord. Autrement dit de réduire la longueur de A’B’, de 
l’accoler visuellement à la longueur AB et de faire croître A’B’ jusqu’à ce qu’elle atteigne la 
mesure de AB [...] ; jusqu’à ce que A’B’ soit assez grand pour « s’accorder à » AB, « suffire à » AB
(à ti lengbe te), « adégaler » AB. [...]

• rejet nzakara de l'identité : pas obstacle au dialogue interculturel 
→ Dampierre montre comment contourner l'obstacle (« adégaler ») pour 
créer une dynamique de compréhension mutuelle



Le fragmentationnisme du dialogue impossible

Tito Tonietti, And Yet It Is Heard, Springer, 2014

p. 512 : Dans la façon dont une tribu africaine joue d'une harpe à cinq cordes, 
[Chemillier] a tenté de démontrer une structure récursive "en canon" et une 
"symétrie centrale", dans la tradition structuraliste remontant au célèbre Lévi-
Strauss. […] Il faut cependant se demander quelle part de tout cela est sortie de la 
tête d'un informaticien français, pour se retrouver superposée à la culture locale, 
avec trop peu de traces réellement présentes dans les actes accomplis par les 
autochtones africains. […] De Descartes à Claude Lévi-Strauss, en passant par 
les Lumières, jusqu'à Chemillier, on a généralement soutenu que, dans tous les 
cas, il existerait une "rationalité universelle" qui ne semble plus aujourd'hui 
clairement définie.
 



Ramón Grosfoguel, Vers une décolonisation des Uni-versalismes occidentaux : le 
Pluri-versalisme décolonial d’Aimé Césaire aux Zapatistes, Transmodernity 1(3), 
2012, p. 88-104 https://escholarship.org/uc/item/01w7163v 

(sur Descartes) « Il s’agissait de pouvoir situer le sujet au fondement de toute 
connaissance : le monologue intérieur du sujet, affranchi de toute relation 
dialogique avec d’autres êtres humains, qui lui permettait de revendiquer l’accès à
la vérité sui generis, autoréférentielle, indépendante des relations sociales. Le 
mythe de l’auto-production de la vérité par un sujet isolé est un élément constitutif
du mythe de la modernité, le mythe d’une Europe isolée et auto-générée, qui se 
développe indépendamment de tout ce qui l’entoure. [...] Le mythe d’un sujet 
caractérisé par une rationalité universelle, qui trouve en lui-même le principe
de sa propre confirmation, ne saurait exister sans le solipsisme [= théorie 
philosophique  selon laquelle la seule chose dont l'existence est certaine est le 
sujet pensant]. […] Dans l’ego-politique de la connaissance le sujet d’énonciation 
est effacé, occulté, dissimulé par ce que Santiago Castro-Gómez a nommé la 
philosophie du « point zéro » (Castro-Gómez 2005). Le « point zéro » est un 
point de vue qui s’occulte en tant que tel. Le point de vue qui se présente 
comme n’exprimant aucun point de vue. »

https://escholarship.org/uc/item/01w7163v


«     Décolonisation des savoirs     »     : quelques repères

années 2000 : études décoloniales →  groupe Modernité/Colonialité 
d'intellectuels latino-américains (Anibal Quijano, Walter Mignolo, Arturo 
Escobar, Enrique Dussel) = critique le courant postcolonial accusé d'adopter un 
point de vue occidental dans son analyse de l'hégémonie occidentale 

années 1980 : études postcoloniales → groupe des subalternistes en Inde 
(Ranajit Guha, Gayatri Spivak, Dipesh Chakrabarty, etc.) = analyse la place des 
groupes subalternes dans l’histoire moderne de l’Inde, pas limitée aux élites

Edward Saïd, L'Orientalisme (1978)
Frantz Fanon, Peau noire, masques blancs (1952)
Aimé Césaire, « Conscience raciale et révolution sociale », L’Étudiant noir, 1935

→ critique de gauche de la Modernité/Colonialité : Pierre Gaussens, Gaya 
Makaran et al., Critique de la raison décoloniale. Sur une contre-révolution 
intellectuelle, L'échappée, 2024.  → 22 mai 2025: https://www.humanite.fr/en-

debat/amerique-latine/pierre-gaussens-sociologue-la-theorie-decoloniale-tombe-dans-lidealisme  

https://www.humanite.fr/en-debat/amerique-latine/pierre-gaussens-sociologue-la-theorie-decoloniale-tombe-dans-lidealisme
https://www.humanite.fr/en-debat/amerique-latine/pierre-gaussens-sociologue-la-theorie-decoloniale-tombe-dans-lidealisme


Impossibilité du dialogue

L. Radford, L’ethnomathématique au carrefour de la recolonisation et la 
décolonisation des savoirs, G. Maheux, S. Quintriqueo, G. Pellerin, L. 
Bacon (éds.), La décolonisation de la scolarisation des jeunes inuit et des 
Première Nations : sens et défis, Presses de l’Université du Québec, 2020.
http://www.luisradford.ca/pub/Radford%20-%20L_ethnomathematique
%20au%20carrefour.pdf 

– (p. 248) Tout le monde a les mêmes processus cognitifs de base. Les 
éleveurs maoris, les chasseurs-cueilleurs Kung et les entrepreneurs dot-
com utilisent tous les mêmes outils pour la perception, la mémoire, 
l’analyse causale, la catégorisation et la déduction.  

– (p. 249) Dans les mots de Nisbett (2003, p. xvii), "les processus de 
pensée sont d’une pièce avec les croyances sur la nature du monde". 
Connaître quelque chose serait donc toujours lié à une certaine vision 
culturelle du monde. 

http://www.luisradford.ca/pub/Radford%20-%20L_ethnomathematique%20au%20carrefour.pdf
http://www.luisradford.ca/pub/Radford%20-%20L_ethnomathematique%20au%20carrefour.pdf


(p. 249) On s’autorise ainsi à croire que la pensée, le raisonnement et sa 
logique planent au-dessus des contextes culturels. […] Il y a, toutefois, 
une autre manière de voir le problème de la cognition et de la culture: une 
manière qui, au lieu d’adopter les principes précédents, résiste à la 
tentation de soustraire le raisonnement de ce qui est raisonné, ou, en 
d’autres mots, de séparer la logique de son contenu.

(p. 272) On aurait tout intérêt à faire dialoguer les savoirs occidentaux et 
les savoirs autochtones. […] À vrai dire, il n’y a pas de dialogue égalitaire. 
Et puisqu’il n’y a pas un tel dialogue, il ne peut y avoir de véritable 
dialogue. Si on entend l’autre, c’est souvent pour traduire son message 
dans nos catégories conceptuelles et, pis encore, pour prétendre lui venir en
aide. De cette manière, on s’installe dans une position de pouvoir, 
position depuis laquelle, comme le note Pais (2013), on se construit soi-
même comme un être charitable et philanthropique tout en construisant 
l’Autre comme un être pauvre, dans le besoin, en détresse.



Le fragmentationnisme comme préjugé antiuniversaliste

• Tonietti 2014 : « rationalité universelle non définie » 
= préjugé antiuniversaliste → commun à courants relativistes Modernité-
Décolonialité, « zero-point philosophy », « épistémologie du sujet », … 
= fragmentationnisme : trace une ligne de fragmentation entre les cultures 
(et entre les individus)

sociologie des sciences (voir séance sur Gérald Bronner et la post-réalité 14 janvier 2026)
Bruno Latour 2011 : « Il n'y a pas de monde commun [...]. Si nous mettons de côté ce qui nous 
sépare, il n'y a rien qui nous reste à mettre en commun. Le pluralisme mord trop profondément. 
L'univers est un plurivers. »  https://shs.cairn.info/revue-multitudes-2011-2-page-38

ethnomathématique
Luis Radford 2020 : « On aurait tout intérêt à faire dialoguer les savoirs occidentaux et les savoirs 
autochtones. […] À vrai dire, il n’y a pas de dialogue égalitaire. Et puisqu’il n’y a pas un tel 
dialogue, il ne peut y avoir de véritable dialogue. » (p. 272) 
https://www.luisradford.ca/pub/Radford%20-%20L_ethnomathematique%20au%20carrefour.pdf 

https://www.luisradford.ca/pub/Radford%20-%20L_ethnomathematique%20au%20carrefour.pdf
https://shs.cairn.info/revue-multitudes-2011-2-page-38


→ à l'opposé de cette idée d'impossibilité du dialogue : idée de connivence
(exemple de la divination à Madagascar, voir séance suivante 11 février 2026)

Zoé Bertgang et Marc Chemillier, Entretien avec Marc Chemillier, Gradhiva, 
numéro spécial Archives, écriture, fiction. Dans les pas de Jean Jamin, n° 37, 
2024, p. 132-139. https://journals.openedition.org/gradhiva/7891 

→ difficultés de dialogue : pas seulement communautés, mais aussi 
individus, n'empêche pas la communication
→ étanchéité des communautés : jamais complète, circulation des idées 
(divination malgache = Mésopotamie, langue malgache = Indonésie, 
musique malgache = London Missionary Society)

• rejet nzakara de l'identité ≠ ligne de fragmentation : 
→ adégaler (Dampierre) = dynamique de compréhension interculturelle

https://journals.openedition.org/gradhiva/7891


Intelligence artificielle et race ?

même préjugé pour l'IA :
→ en dehors de l'ethnomathématique, ce préjugé anti-universaliste se 
retrouve dans les expériences de musiques traditionnelles avec IA : les 
circuits de représentation de cette musique (concerts, festivals) sont hostiles
à l'utilisation de l'IA, assignant les musiciens à un rôle dans une tradition 
supposée étanche et figée (« authenticité »)
→ voir séance avec Justin Vali mercredi 8 janvier 2025 (à l'IRCAM)

→ le préjugé anti-universaliste s'applique à l'IA elle-même
→ il s'applique également aux interfaces de l'IA (bague MIDI Genki contrôlant 
Djazz, séance « atelier » avec Heny Zouari mercredi 10 décembre 2025)



Rachel Adams, Can artificial intelligence be decolonized?, Interdisciplinary 
Science Reviews 46(1-2), April 2021, p. 176-197, 
https://www.researchgate.net/publication/349884782_Can_artificial_intelligence_
be_decolonized/link/607e7ad7881fa114b414d707/download 

p. 185 « La raison occidentale est neutre, universelle et objective ; elle peut 
être détachée du contexte dans lequel elle est apparue et appliquée ailleurs. 
Positionnées comme un "point zéro" (Santiago Castro-Gomez, travail non 
publié, cité dans Grosfoguel 2011, 6) à partir duquel il est possible d'étudier le 
monde, la connaissance et la rationalité occidentales ont prétendu s'imposer 
comme le seul véritable moyen de connaître et de comprendre le monde. Il s'agit 
là d'un problème critique au sein de la pensée décoloniale (Grosfoguel 2007 ; 
Ndlovu-Gatsheni 2013), et d'une hypothèse centrale au sein de l'IA : le fait que 
l'intelligence et la production de connaissances puissent être confiées à une 
machine présuppose que ces connaissances sont à la fois séparables du contexte 
dans lequel elles ont été produites et applicables à d'autres contextes et d'autres 
réalités. »

https://www.researchgate.net/publication/349884782_Can_artificial_intelligence_be_decolonized/link/607e7ad7881fa114b414d707/download
https://www.researchgate.net/publication/349884782_Can_artificial_intelligence_be_decolonized/link/607e7ad7881fa114b414d707/download


Ali, Syed Mustafa (2016). A Brief Introduction to Decolonial Computing. XRDS: 
Crossroads, The ACM Magazine for Students, 22(4) pp. 16–21. 
https://oro.open.ac.uk/46718/ 

(p. 2) Il n'y aurait pas de modernité sans le colonialisme. […] 

(p. 2) Le calcul informatique est nécessairement colonial dans la mesure où il 
est moderne. 

(p. 5) Mahendran (2011) explore l'émergence de la race et du calcul dans la 
modernité
« [La] distinction normative entre le corps et l'esprit trouve une expression plus 
radicale dans le concept de « machine » d'Alan M. Turing, théorie fondatrice de 
l'informatique et des technologies de l'information. D'une part, l'ordinateur 
numérique dissocie le corps de l'existence, preuve du développement 
téléologique d'une humanité technologique et rationnelle. D'autre part, la race 
limite l'existence au corps, comme une barrière fondamentale à l'humanité. On 
peut dire que l'informatique moderne est l'ascension céleste hors du corps, tandis 
que la race est la descente infernale dans le corps.

https://oro.open.ac.uk/46718/


(p. 6) Mahendran présente une critique décoloniale de l'informatique abstraite et 
désincarnée - c'est-à-dire universelle et formelle – du modèle théorique de Turing ;
cependant, cette ligne de critique doit être étendue pour couvrir l'informatique 
abstraite et incarnée - c'est-à-dire universelle et physique [qu'on trouve dans les 
systèmes reliés par des interfaces au corps, objets connectés, etc., « ubicomp » = 
ubiquitous computing]. C'est une conception « abstraite » du corps dans la 
mesure où celui-ci a été « dé-racialisé » - c'est-à-dire rendu sans race. 

(p. 6) L'analyse décoloniale dans une perspective de politique des corps et de 
géopolitique révèle aisément que ce « déracinement » tend à être effectué, au 
moins dans un premier temps, sinon par la suite, par des théoriciens, des 
concepteurs, des chercheurs, des développeurs, etc. qui sont « blancs » (et 
masculins) et « occidentaux » - c'est-à-dire situés dans le « Nord global ». Il est 
essentiel de comprendre qui est responsable de l'effacement du corps et d'où il 
provient, car le corps « abstrait » qui est produit tend à être présenté par les « 
effaceurs » comme « universel », ce qui « masque » ou dissimule tacitement 
(intentionnellement ou non) la particularité ou la spécificité de ce corps ; en 
d'autres termes, le corps abstrait ou universel de l'ubicomp (et des disciplines 
connexes) est sans doute eurocentrique / occidental-centrique.



Conclusion

→ assignation des interfaces de l'IA à un préjugé racial (= conçues par des Blancs 
masculins, occidentaux)
→ les instruments du jazz aussi étaient conçus par des Blancs masculins, 
occidentaux (sax, trompette, etc.)
→ toute l'histoire du jazz a montré l'incroyable inventivité des musiciens pour 
détourner ces instruments de leur usage préconçu


